









التطرف: الأسباب وطرق المواجهة

## مازن أكثم سليمان: الاستبداد الديني يتحالف مع السياسي بالإقصاء والتطرف والتعصب





حاورته: أنجيل الشاعر كاتبة سورية

قال الشاعر والأكاديمي السوري الدكتور مازن أكثم سليمان إنّ الاستبداد الدينيّ هو عامل موضوعيّ يتحالف مع الاستبداد السِّياسيّ في وحدة التَّكفير والإقصاء والتَّطرُّف والتَّعصُّب، منوهاً إلى ضرورة قراءة صعود التَّسييس الدّينيّ بوصفِهِ حقبة صيروراتيّة مَرحليّة غير نهائيّة أو مُغلَقة.

ويرى سليمان، في حواره مع «حفريات»، أنّ الثّورات والحروب تُمثّل فرصة بالغة الأهمّية والتّعقيد في يُقدّم الشعراء اقتراحات فنيّة وجماليّة ذات أبعاد مَعرفيّة وفق آليّات شعريّة مُتعدّدة، مؤكداً أنّ حركيّة الثّورات نفسها هي حركيّة توليديّة فلسفيّة تنطوي نظريّاً ووقائعيّاً على مَخاضات (فلسفيّة) تفكيكيّة وتأسيسيّة في الوقت نفسه، موضحاً أنّ هذه الحركيّة لا تخلو من مكر التاريخ وإيلامِهِ الحادّ من ناحية، ومن تخليق طويل الأمد للمُستقبَل العريّ الحريّ الدّيمقراطيّ المأمول من ناحية أخرى.

والدكتور مازن أكثم سليمان شاعر وناقد سوري، حاصل على درجة الدكتوراه في الدراسات الأدبية من جامعة دمشق، صدر له ديوان شعر عن دار الفاضل بدمشق العام ٢٠٠٦ بعنوان: «قبلَ غزالة النّوم»، وأطلق بياناً شعرياً العام ٢٠١٥ بعنوان: «الإعلان التخارُجي».

## الشعر مرتبط بسياق تأريخيّ خطّيّ تراكُميّ من ناحية وبفَجوة انفتاح تكرِّرُ الاختلاف في كُلّ عصر

يتميز بموسوعية كتاباته؛ حيث بدأ بنشر الشعر والدراسات النقدية مند العام ١٩٩٩، ونشر في السنوات الأخيرة عشرات القصائد والنصوص والمقالات والدراسات النقدية والفكرية والفلسفية في الجرائد والمجلات والمواقع العربية، ولديه عدد من المخطوطات المختلفة قيد الطباعة.

\* بدايـةً: كيـف تقـدم نفسـك وتجربتـك؟ وفي أي حقـل تجـد ذاتـك

أكثر: في الشعر أم النقد أم الفكر؟

أقدِّم نفسي بوصفي إنساناً سوريّاً عربيّاً كونيّاً ولِدْتُ في عصر قاسٍ، وفي منطقة هشّة سياسيّاً واجتماعيّاً، وحمَلْتُ على عاتقي جُملة هموم ثقافيّة وفكريّة محليّة وعالَميّة، وما زلتُ أعمَل وأحلُم وأُصارِع في هذا الواقع الصَّعب، وما من فرقٍ عندي أو حُكم قيمة تفضيليّة بالمَعنى الواقع الصَّعب، وما من فرقٍ عندي أو اقتراحاتي المُختلِفة مُنجَزَةً في أيِّ حقل المعرفيّ العام بأن يكون نتاجي أو اقتراحاتي المُختلِفة مُنجَزَةً في أيِّ حقل من الحقول التي أخوض بها، مع التَّأكيد حتماً على الخُصوصيّة النظريّة والإجرائيّة لكُل حقل منها على حدة، لكنْ يبقى لديَّ همّ ثقافي ووجوديّ جامع في الإطار الكُلِّي، وتقاطع في مَسارات العمَل يؤدي إلى توالُد الرُّؤى

والأفكار وتفاعلها بين جميع هذه الحقول عبرَ عمَلٍ مُتوازٍ نوعيّاً يتقدَّم هُنا أو يتأخَّر هُناك.

### \* بدأت حياتك الكتابية شاعراً، ما تعريفك للشعر؟

هـذا سـؤال غير قابـل للاخـتزال أو الحسـم دلاليّـاً في إطـار نهـائيّ ومُغلَـق، فالشعر مرتبط بسياق تأريخيّ خطّيّ تراكُميّ من ناحية، وبفَجوة انفتاح تكـرِّرُ الاختـلاف في كُلِّ عـصر وفي كُلّ مـرّة، وقـد عرَّفـتُ الشـعر تعريفـاً أوَّليّـاً عامّـاً في بَياني الشِّعريّ (الإعلان التَّخارُجيّ) قلتُ فيه: «إنَّهُ الانفتاحُ الدّائمُ في عُقر دار الوجود، وهو الصّراعُ الذي لا يُستَنْفَد. وجودُهُ علَّتُهُ، وعلَّتُهُ لا تنفصِلُ أبداً عن أسئلةِ الحداثة وكينونةِ التَّجديد وحُلمِ المُجاوَزة والانبثاق نحوَ المَجهول. لهذا يحمِلُ في أصل تكوينه لعْنَتَهُ العظيمة وخُلودَهُ العتيق، ويعيشُ بلا هوادة أَزْمَتَهُ الوجوديّة المُلِحّة: أَن يكونَ مَسْكَنَ الجَمال الحيّ وشمسَ الأصالة الكاشفة! فالشِّعرُ مأزومٌ بما هو التباسُ جدَليُّ بينَ زمن الوجود في العالَم وزمنه الخاصّ، وكُلُّ انقطاعِ تراكميّ يعتري تاريخه في حقبةٍ ما أو في عصر ما، يُسَوِّغ لهُ الخِيانة مثلما يدعوه إليها كُلِّ اتصالِ تراكميّ يدَّعي التّماسُك! فمن طبيعة الشِّعر المُتجدِّدة أن تهترئَ أسئلتُهُ في فَجوات الوجـود، وحينهـا عليـه بـكُلِّ جسـارة أن يُواجـهَ اختبـارَ القطيعـة: والقطيعــةُ ابنــةُ النَّسْفِ البارّة، وشريكةُ العُلُوِّ المُخاتِلة؛ ذلكَ أنَّ الأزمةَ بوصفها نداءَ التَّجديد والإشراق هيَ دائماً عُلُوٌّ: إنَّها باستمرارٌ حركةٌ -نحوَ- الانفصال، وبحثٌ دؤوبٌ عن كينونةٍ حُرّة، وتخفُّفُ لا نهايةَ لهُ من كُلّ اطمئنانِ للمُنْجَز».



ديوان «قبلَ غزالة النّوم »

في خطوة تبدو غريبة أو نادرة على أقل تقدير، أطلقت بياناً شعرياً العام ٢٠١٥، ما دوافعاك الكتابية والواقعية لنشر هذا البيان؟

منذ بداياتي الشّعريّة كنتُ شديد الاهتمام بنظريّة الشِّعر؛ حيث تشابّكَ عمَـلي النصِّيّ الشعريّ مع عمَـلي النَّطَـريّ المَعـرفيّ في ديناميـة

جدَلية كانَ يُطوِّر كُلِّ طرف منها الطرف الآخر، فأنا مؤمن تماماً على المُستوى الكُلِّيّ بضرورة أن يُقدِّم كُلِّ شاعر اقتراحَهُ النظريّ المُواكب لتجريتِهِ الشِّعريّة، وأن يُعاد الاعتبار للتقاليد التَّنظيريّة الخاصّة بالشِّعر، بما يؤصِّل من ناحية التَّجربة الشِّعريّة، ويفتح في الوقت نفسِهِ آفاق هذِهِ التَّجربة على العلوم الإنسانيّة، فضلاً عن هاجسي الشَّخصيّ المُرتبط بالعصر المُتشظيّ الذي التمي إليه، وهو هاجسٌ لطالَما حضَّني على البَحث عن فعل تأسيسيّ أنتمي إليه، وهو هاجسٌ لطالَما حضَّني على البَحث عن فعل تأسيسيّ يقومُ به الشِّعر وجوديّاً وكونيّاً، وبما يلتقي مع سعي الدَّؤوب لتحقيق المُحاورة والتَّاعُد والاختلاف.

### \* ما الصلة التي تجمع بين كتابتك للشعر، وتنظيرك له، وعملك في حقل النقد الأدبي؟

ممّا لا شكّ فيه أنَّ الصِّلة عميقة بين تجربتي الشِّعرية التي كانَ لها دور كبير في تخليق عناصر محوريّة في رؤيتي لنظريّة الشِّعر، وتجربتي النَّقديّة التي تأسَّس جانب مهمّ منها على تلكَ التَّجربتين، لكنَّ المَسألة أبعد من النَّظَر إليها بوصفِها حركيّة مَعرفيّة في اتّجاه واحد؛ إذ لا أستطيع أن أتناسى اشتغالي الشَّخصيّ طويلاً على النظريّات النَّقديّة والفلسفيّة الحديثة والمُعاصِرة، وهو الأمر الذي أغنى تجربتي الشِّعريّة والتَّنظيريّة، لذلكَ تبدو العلاقة جدليّة تفاعُليّة إلى حدّ بعيد بينَ هذِهِ المَحاوِر المَفتوحة على السِّلة مُتبادَلة ومُحرِّضة على الدِّربة والمُكابَدة والتَّخليق في كُلّ الاتّجاهات.

### \* مـا الفـرق بـين مـا تنـشره في كتاباتـك تحـت صفـة الشـعر، ومـا تنـشره تحـت صفـة النصـوص؟

أنا بصدد نشر مُقدِّمة نظريّة قريباً أشرَحُ فيها رؤيتي لمشروع الكتابة الجديدة التي تتقاطع مع مشروع الشعر في جوانب، وتتجاوَزُهُ في جوانب أخرى في الوقت نفسه، فإذا كانَ الشعر التَّقليديّ ينتمي إلى علم جمال الخطابة، ومشروع الكتابة الحداثيّة وما بعد الحداثيّة ينتميان إلى علم علم جمال الكتابة، فإنَّني أرى أنَّ الكتابة الجديدة تتجاوز الحداثتيْن معاً بوصفِهما فصلتا اللُّغة عن الوجود، وهو الأمر الذي أشرْتُ إليه جزئيّاً في

بَيانِ الشِّعريّ الأوَّل، ولهذا يأتي مَشروعي في الكتابة الجديدة للعمَل على تجذير عالم النُّصوص في عالم الوجود، وفتح هذا العالم ليسَ فقط على مختلف الأجناس الأدبيّة؛ وإنَّما أيضاً على مُختلف الحقول المَعرفيّة، وفي مُقدِّمتِها الفلسفة؛ إذ تجاوَزَ الفكر الإبداعيّ والفلسفيّ عبرَ محطّات حديثة ومُعاصِرة النُّنائيّة التَّقابليّة القائمة على حديّة الفصل بينَ (الشعر/المجاز) و(الفكر/الحقيقة).

\* تقدم في بيانك الشعري، ودراساتك النقدية والفكرية، مصطلحاً جديداً ومبتكراً، هو: «النِّسْيَاق». هل يمكن أن تشرحه باختصار، وأن تبين فوائده في دراسة الشعر والأدب؟

أسّستُ مَفاهيم هذا المُصطلح انطلاقاً من مُصطلح «DASEIN» الألمانيّ، الذي يعني وجود الموجود البشري في العالم، فاشتققتُهُ على وزن «فاعل: دَازِن»، ونقلتُهُ لتفسير آليّة تخليق النُّصوص الشعريّة بوصفها مُحايَتة وجوديّة تخارُجيّة تتراكَبُ جدَليّاً بينَ قصديّة الذّات المُؤلِّفة الموجودة في عالم الموجودة في العالَم الوقائعيّ، وقصديّة الذّات المُؤلِّفة الموجودة في عالم النَّصّ الافتراضيّ، وهكذا فرَّقتُ إجرائيّاً لاحدِّيّاً في عالَم الشِّعر -عبرَ هذا الفَصْم الجدَييّ للدَّانِن المُّالِنِ بينَ الدّات الشَّاعرة الوقائعيّة، والذّات الشِّعريّة الافتراضيّة، للكون مُحصِّلةُ هذه التّخارُجيّة المُنفصِمة بين القصديَّة يْن المُتجادلة يْن للدّانِن المُبدع فتْحَ أساليبِ وجودٍ جديدة ومُختلِفة في عالَم النَّصّ بما هو يُمثِّلُ ما اصطلحْتُ عليه بعالم «النِّسْيَاق».



سليمان: الضَّرورة تحكُم المُثقَّف العربيّ بمُواجهة الأسئلة الكيانيَّة المَصيريَّة ليسَ عربيّاً فحسب بل عالَميّاً

إِنَّ فَهْمِ «عالَمِ النِّسْيَاق» ينهَضُ في المَنهج «التَّخارُجيّ النِّسْيَاقِ» على اليّات مُقارَبة وقراءة وتحليل تسعى إلى حدٍّ كبير إلى تعزيز سِمَةِ الاستقلاليّةِ النِّسبيّة للنَّصّ عن مُؤلِّفِهِ، وعن عالَمه الوقائعيّ، من دون أَنْ يُلغِيَ ذلكَ صِلَةَ النَّصّ بهِما، وهي صِلةٌ قائِمةٌ على جُملة تراكُبات انزياحيّة تنفتِحُ عبرَ حركيّة الخَلْق الإبداعيّ التَّخارُجيّة المُحايِثة في عالَم «نسْيَاق» النَّصّ فالنِّسْيَاق عالَمُ ينفتِحُ على مُجاوَزة ثُنائيّة (سُلطة المؤلِّف - موت المُؤلِّف) بما هي ثُنائيّة مُؤسَّسة على الفَهم الحدِّيّ التَّقابُليّ والميتافيزيقيّ لثُنائية (الخارِج/ القراءة السِّياقيّة)، و(الدّاخِل/ القراءة النَّسَقيّة)، ليحُلَّ محلَّهُما هذا العالَم الجديد: «عالَمُ الدَّازِن النِّسْيَاقِّ»؛ وذلكَ بما هوَ عالمُ انبساط أساليب وجود الدّازِن المُتخارِج الذي يُخلِّف في فعلِهِ التَّخارُجيّ المُنفصِم

# تتحالَفُ المركزيّاتُ الفوقيّة البطريركيّة للأكثريّة والأقلِّيّات لإدامة لعبة التَّدجين الشَّعبيّة للجُموع التي يتمُّ تحريكَها غرائِزيّاً

تلكَ الرُّؤى التي تفصل اللَّغة عن الوجود، والتي كانَتْ ترى عالَمَ النَّصّ إمّا بوصفِهِ فعلاً تعبيريّاً أنجزَتْهُ ذاتٌ وقائعيّة (سياقيّة) واعية ومُتحكِّمة به تحكُّماً مُسَبَّقاً ومُتعالياً عبرَ (مَركزيّةُ المُؤلِّف: السُّلطةُ الشُّموليَّةُ للذّات)، أو بوصفِهِ بنية (نسَقيّة) لُغويّة لا شُعوريّة مُتماسِكة، ومُكتفية بذاتِها، ومُنفصِلة عن المُؤلِّف، ومُتعالية على الوجود في العالَم (موتُ المُؤلِّف: المَحْوُ الشُّموليُّ للذّات).

وهكذا، تنبيْ قُ المَنهجيّة التَّخارُجيّة النِّسْيَاقيَّة، وتُمارِسُ مُقارَباتِها النَّصِيّة عبرَ آليّات استنطاق تأويليّة حثيثة تُقلِّبُ بلا هوادة «عالم النِّسْيَاق» بوصف عالَماً يطوي في أساليب وجودِهِ المُتراكِبة تشابُكاً جدَليّاً مُعقداً بين (السِّياق والنَّسَق) في آنٍ معاً، بحيث يحاولُ هذا المَنهج قدْرَ المُستطاع أَنْ يُفكِّكَ في القراءة مدى سيادة الطُّغيان الميتافيزيقيّ القائم إمّا على تسلُّط شُموليّ لمَركزية الذّات المُؤلِّفة، أو على مَحْوٍ شُموليّ لوجود تلكَ الذّات مَحْواً تاماً، وهو بهذهِ الآليّة يستطيعُ أَنْ يلِجَ منطقةً إبداعيّة شديدة التَّكثيف والغُموض في عَوالِم النُّصوص، وذلكَ لتتبُّع مَسارات الخَلْق النِّسْيَاقيّ للدّازن التَّخارُجيّ المُنفصِم، الذي يُفترَضُ أَنَّهُ كابَدَ في فعل الكتابة

صراعاً جدَليّاً ضارياً بين شَهوة حُضور سُلطة الذّات المُؤلِّفة الوقائعيّة، وشَهوة حُضور سُلطة الذّات المُؤلِّفة الافتراضيّة.

\* تـكاد تكـون النّاقـد الوحيـد الـذي قـدم، حـتى الآن، سلسـلة دراسـات نظريـة وتطبيقيـة عـن الشـعر في زمـن الثـورة والحـرب، مـا دوافـع هـذا التوحـه؟

ما من شك أنَّ الثَّورات والحروب تُمثِّل فرصة بالغة الأهمية ولتَّعقيد كي يُقدِّم الشعراء اقتراحات فنيَّة وجماليّة ذات أبعاد مَعرفيّة وفق اليّات شِعريّة مُتعدِّدة، وقد تراكَمَ المُنتَج السُّوريّ الشعريّ في زمن الثَّورة والحرب، وكان لا بُدُّ للنَّقد أن يبدأ بدراسة هذا المُنتَج وتفكيكه، والسَّعي إلى مُحاوَلة رسم ملامح تيّاراتِه ومرجعيّاتِه النظريّة والإجرائيّة، ومدى تحقيق إضافة نوعيّة مُفترَضة في تأريخ الشعر، وهي مُحاوَلة مَفتوحة على المُستقبل والمُراجَعة والتَّنقيح المُستمرّ، فضلاً عن كوني أعدّ شخصيّاً مثل هذا العمل واجباً وطنيّاً وأخلاقيّاً وثقافيّاً عليّ، مُتمنياً أن يكونَ قد أسهَمَ جهدي في إغناء فعل التَّورة، وفي تثمين مَردوداتها، وتجذير حُضورها في المَجالات المُختلفة، ومنها الإبداع ونقده.

\* نظّرتَ في مقالات كثيرة للربيع العربي والثورة السورية، ومنها مقالتك: «الثورة والهوية وميلاد اللحظة الفلسفية العربية المعاصرة»، ماذا تقصد بميلاد هذه اللحظة؟

## ر الثَّورات نتاج تقاطُع السياق العالميّ ما بعد الحداثيّ والعربيّ السِّياسيّ الذي شكَّلته عقود من المُحدِّدات الاستبداديّة والاحتقانات ك

إنَّ الفَجوة الوجوديّة التي فتحتْها ثورات الرَّبيع العربي بعد استعصاء سياسيّ واجتماعيّ دامَ عُقوداً، تبسطُ في طيّاتها الحركيّة الصَّيروراتيّة والاختلافيّة، وتداعياتِها المُختلفة، أسئلةً وجوديّة عربيّة وكونيّة، بمَعنى أنَّ حركيّة الثَّورات نفسَها هي حركيّة توليديّة فلسفيّة تنطوي نظريّاً ووقائعيّاً على مَخاضات (فلسفيّة) تفكيكيّة وتأسيسيّة في الوقت نفسه، وهذه الحركيّة لا تخلو من مكر التاريخ وإيلامِهِ الحادّ من ناحيةٍ أُولى، ومن تخليق طويل الأمد للمُستقبَل العربيّ الحرّ الدّيمقراطيّ المأمول من ناحيةٍ ثانية، ولا سيما أنَّ التّاريخ يُعلَّمنا مدى ندرة تلكَ اللّحظات التي يتحقَّقُ فيها شبه تماهٍ، أو على الأقلّ تتحقَّقُ فيها أنواعٌ من التَّشابُكات الجدَليّة بينَ الأحداث الوقائعيّة والحركيّات الدّلاليّة للعلامات (الفلسفيّة) في الاتّجاهيْن بآن معاً!!

وهـو الأمـر الـذي يعـني مـن جانـب أوَّل أنَّ الـضَّرورة تحكُـم المُثقَّـف العـريّ بمُواجهـة الأسئلة الكيانيّة المَصيريّة ليسَ عربيّاً فحسب؛ بـل عالَميّاً، وبوجـهٍ خـاصّ في ضـوء البُعـد (التَّحقيـيّ) العولميّ لهـذِهِ الثورات، فضلاً عن أنَّ مثـل هـذِهِ المُواجَهـة الفكريّة الـتي ينبغـي أن يخوضهـا المُثقَّـف العـريّ فلسفيّاً تُمثّل في أحـد أهـم أبعادِهـا من جانبٍ ثانٍ عـودةَ العرب إلى الفلسفة،

أو عودةَ الفلسفة إليهم بوصفِها نداءَ وجودٍ وفعلٍ وتغييرٍ، تُمثِّل الاستجابة له ميلاداً جديداً للثَّقافة العربيّة، وهُويَّتَها الثَّقافيّة الكونيّة.

### \* كتبت مراراً عن قضيتيْ؛ الطائفية والعلمانية، فما فحوى هذه الكتابة؟

أرى أنَّ هناك تحالُفاً ضمنياً بين ما أصطلِح عليه بـ ِ(الأكثليّات) بوصفِهِ اصطلاحاً يدلُّ على تحوُّل الأكثريّة والأقلِّيّات الدينيّة والطّائفيّة والإثنيّة إلى وَحدة وظيفيّة تحت عباءة الشُّلطات السِّياسيّة ورعايتها، ذلكَ أنَّ العداء الزَّائِف بِينَ هـذِهِ المذاهِب والاتِّجاهـات يُؤسَّسُ عـلى هَواجـس ومَخـاوف ودعايـات وإشـاعات مُوجَّهـة لتكتيـل المُسـتوى الجمعـيّ (القطيعـيّ) غرائِزيّـاً، في حين تتحالَفُ المركزيّاتُ الفوقيّـة البطريركيّـة للأكثريّـة والأقلِّيّات برعايـة المركزيّة الفوقيّة السِّياسيّة الأعلى في هرم الشُّلطة حِفاظاً على مَصالِح جميع هـذِهِ السُّـلطات مـن ناحيـة، وتأبيـداً للْعبـة التَّدجـين الشَّـعبيّة للجُمـوع الـتي يتـمُّ تحريكَهـا غرائِزيّـاً، حـتَّى لـو اسـتدعى الأمـر تكـرارَ تاريـخ النَّفـى والتَّكفـير والذّبح والصِّراع العِدائيّ التَّحتيّ أو الظّاهريّ تقليديّاً، وعلى هذا النَّحو تتلاقى جميـع الأكثليّــات في وَحــدة البُعــد الجوهــرانيّ السُّــكونيّ النّــافي للآخَــر بنيويّــاً، الـذي يتمـدَّد عنـدَ الانقضاض عـلى السُّـلطة عـلى حامِـل إيديولوجـيّ تكفـيريّ ثابت ومُتشابه من جانبِ أوَّل، ومُعادٍ وظيفيّاً من جانبِ ثانِ للبُعد الزَّمنيّ المُتحرِّك والمُتحوِّل للعلمانيَّة.

### \* ألا تخشى من مسألة أسلمة الثورة السورية والربيع العربي؟

من المُؤكّد أنَّ الاستبداد الدينيّ هـو عامـل موضوعـيّ يتحالـف مع الاستبداد السِّياسيّ في وَحـدة التَّكفير والإقصاء والتَّطرُف والتَّعصُّب، لكنَّني عبرَ تنظيريّ لثورات الرَّبيع العـريّ، وفي مُقدِّمتهـا الثَّورة السّوريّة، رأيْتُ أنَّ هـذه الثَّورات ناجمـة عـن تقاطُع سياقيْن لا فاصـل حديّاً بينهُما، وهما: السِّياق العـريّ السِّياق العـريّ السِّياق العـريّ اللهِ الدينيّة والاقتصاديّة والدينيّة والثقافيّة، والسِّياق الاستبداديّة والاحتقانات الاجتماعيّة والاقتصاديّة والدينيّة والثقافيّة، والسِّياق العالميّ مـا بعـد الحـداثيّ بوصفِ به سياقاً تأريخيّاً (تحقيبيّاً) لا أيديولوجيّاً للحـدَث العـريّ الثَّوريّ، ولذلكَ فقد انفتَحَتْ فَجـوة وجوديّة (عربيّة/كونيّة) للحـدَث العـريّ الثَّوريّ، ولذلكَ فقد انفتَحَتْ فَجـوة وجوديّة (عربيّة/كونيّة) الإيجابيّة والسَّلبيّة، ومنها صعـود التَّسـيس الدّيـنيّ الـذي ينبغي أن نقـرأه بوصفِ به حقبـة صيروراتيّة مَرحليّة غير نهائيّة أو مُغلَقـة، ولا سيما إذا انتقلنا في تحليـل الثَّورات مـن المُسـتويات الجزئيّة والزَّمَنيّة الخطيّة إلى المُسـتويات الكُلِّيّة في فَجـوة تكـرار الاختـلاف.

### \* سؤالي الأخير: لماذا لمر تغادر سورية؟

كرَّرتُ مراراً وتكراراً احترامي وتفهُّمي لخيارات كُلِّ إنسان سواء أبقِيَ في الدّاخل السّوريّ أمر خرجَ بفعل ظُروفٍ مُختلِفة ومُعقَّدة، ويُثيرُ سُخريتي إلى أبعد الحُدود ذلكَ الحديث المُتهافِت عن ثنائيّة (الدّاخل/الخارِج)، لكنَّني من زاوية الخيار الذّاتيّ لستُ ميّالاً إلى فكرة الخلاص الفرديّ، وأرى أنَّ

بقائي في سوريّة، وما ينطوي عليه ذلكَ من تحدّياتٍ يوميّة وكتاباتٍ وإعلانِ مَواقِفَ من قلب الحدَث ومَخاطره، هو بالنّسبة لي مَسألة كينونة وجوديّة وثوريّة، وواجباً ومَسؤوليّة أخلاقيّة وتاريخيّة بمُشارَكة شعبي مصيرَه، ولا سيما أنَّني أدَّعي العمَل في حُقول الثَّقافة والفكر، وأرفضُ أن تتناقضَ مُمارساتي الشَّخصيّة وأفعالي الحياتيّة ورُؤايَ الشِّعريّة والفكريّة مع مَواقفي الوطنيّة والثَّوريّة.

### شاكر عبد الحميد: التطرف مرض نفسي يستهدف الحياة والتنوع





صحفي مصري

في منتصف السبعينيات، وأوائل الثمانينيات، من القرن الماضى؛ حين بدأ الإرهاب يضربُ ثوابت الوطن، لمر يكن بمثل تلك الشراسة التي عاد بها في السنوات الأخيرة، كان يقتصر على مجرد محاولات، من تجمّعات لا تملك القوة الكافية لمواجهة وطن بأكمله، لكنّ الوضع تغير الآن، بسبب دعم منظمات دولية، وحكوماتِ أجنبية، للتطرّف والإرهاب، لخلخلة السِّلم العامر، سعياً إلى تحقيق مصالح اقتصادية وسياسية خاصة، تميزهم عن الجميع، فلم تعد مصرُ تحارب جماعات دينية متفرقة، لكنّها تحارب دولاً مختلفة، تتخفى وراء هذه الجماعات، المسألة التي تدفع بقوة نحو إعادة النظر في التطرف والإرهاب من كلّ الجوانب، سياسياً وثقافياً واقتصادياً واجتماعياً ونفسياً، وفي هذا السياق؛ صدرتْ عن مكتبة الإسكندرية مؤخراً، دراسةً بعنوان «التفسير النفسي للتطرف والإرهاب»، للدكتور شاكر عبد الحميد، أستاذ علم نفس الإبداع، ووزير الثقافة السابق.

ولاستكشاف البُعد النفسي، ودوافع المتطرّف وخصائصه، أجرتْ «حفريات» معه الحوار التالى:

# علم النّفس أحد حقول المعرفة المهتمة بدراسة التطرف والإرهاب والصور النمطية الجامدة والمصنفة للعالم إلى قسمين متحاربين

\* علمُ النّفس هو أحد حقول المعرفة المهتمّة بدراسة التطرّف والإرهاب، فما هو تعريف علم النّفس لذلك المصطلح؟

علـم النَّفـس هـو العلـم الـذي يـدرس السـلوكَ الإنسـاني، والسـلوكُ الإنساني ظاهرة مركبة ومتنوعة، تشتمل اللغة والتفكير والإبداع والصحة النَّفسية والمرضيَّة وحالات السوء والاضطرابات النَّفسية والسَّلوكية والتفاعل الاجتماعي والقيم والعادات والمعتقدات والدين والتربية وغيرها. طبعاً، هناك موضوعات اهتمّ بها علم النّفس الاجتماعي، مثل: التعصب والكراهية، وتصنيف الآخرين، وكذلك التطرف والإرهاب. علم النّفس هو أحد حقول المعرفة المهتمة بدراسة التطرف والإرهاب، والصور النمطية، الجامدة، والمصنفة للعالم إلى قسمين متعارضين متحاربين. وعندما يُطلب منّا، الآن، تعريـف أي جانب مـن جوانب السـلوك، نقول لمحدِّثنا: هل تريد تعريفاً مختصراً، أم تعريفاً قاموسياً، أم تريد تعريفاً أكثر دقةً، أطلق عليه الفيلسوف الألماني، لودفيج فيتجنشتين: «التعريف بصورة العائلة». مثلاً: هل يمكنك تعريف الفنّ، أو الجمال، أو الحرية، أو الإبداع، تعريفاً قاموسياً واحداً محدداً؟ الإجابة: إنّ ذلك غير ممكن، ومن ثمر ينبغي وضع كلّ مفه وم في إطار عائلته من المفاهيم والظواهر، كي نعرفه جيداً. وهكذا يكون الإرهاب والتطرف من المفاهيم البينية التي تتشارك في دراستها فروع معرفية عديدة، منها: علم النّفس، وعلم الاجتماع، وعلم الاقتصاد، والسياسة، والدين، والتاريخ، ويظلّ كلّ حقلٍ معرفيً يعرّف الإرهاب والتطرف من وجهة نظره، رغم وجود جوانب كثيرة مشتركة بين معظم هذه الحقول.

باختصار: يُعرِّف علمُ النّفس التطرف؛ بأنّه مجموعة من المعتقدات، والاتجاهات، والمشاعر، والإستراتيجيات، والسلوكيات الفردية والجماعية، البعيدة عن الحدّ العادي، أو المعتدل، أو المتوسط، من السلوك.

والتطرفُ قد يظهر في القول، أو الفعل، أو الكتابة، أو النقاش مع الآخر، وهو الأساس الذي يتشكّل الإرهاب ويظهر في غضونه، فمن النادر أنْ يظهر إرهابٌ دون تطرف؛ أي دون استعدادٍ للإرهاب، والإرهاب هو استخدام العنف لترويع الآخرين لأهدافِ سياسيةِ.

والتطرف؛ حالة من الشعور بالتفوق، أو الاضطهاد، وهو، في جوهره: مزيع من الشعور بالاضطهاد والتفوق، والشعور بالظلم، والإقصاء، والإبعاد عن مراكز السلطة والثروة ومصادرها، والشعور بالأقضلية، والامتياز، والجدارة، لأسباب أخلاقية ودينية وتاريخية، هكذا

يشعر المتطرفون بأنهم أصحاب رسالةٍ، ورؤيةٍ، وتفوّقٍ، وتاريخٍ كان أشبه، كما يظنون، بالجنة الموعودة، لكنّ السُّلطة القائمة، وأعوانَها، وأصدقاءَها، في الداخل والخارج، يمنعونهم من الوصول إلى موضع يشبه الموضع السابق، ويماثل تلك الجنة الموعودة، التي كانت، أو يمكن أنْ تكون. هكذا ينبغي عليهم أنْ يملؤوا الأرض عدلاً وخيراً، بعد أن امتلأت ظلماً وشراً وعدواناً، هكذا ينبغي أنْ يقوموا بإقصاء ذلك الآخر وإبعاده، لا بدّ من شيطنته أولاً، لا بدّ من نزع الإنسانية عنه، وتحويله إلى شيءٍ فاقدٍ للإنسانية والجدارة، حتى تسهُلَ إبادُته، والتخلص منه، هكذا يكون المتطرفون؛ في حالةٍ غريبةٍ من الشعور بالخيرية والملائكية، بينما يقومون بأفعالٍ تنظوي على شرورٍ، وبأعمالٍ من أعمال الشياطين، وكلّ ممثلي ملكة الموت والظلام.

### التّحليل النّفسي للتطرف

\* إدراك الجانب المعتم في نفسية المتطرف، يبدأ بتحليل الاعتقاد الذي بنى عليه رؤيته، فهل المعتقد الديني هو السبب الرئيس للإرهاب فقط؟

ينبغي أنْ نضع في اعتبارنا، ونحن نُعرّف التطرف والإرهاب، كلّ تلك الجوانب الخاصة بالمعتقدات، والخاصّة بالمتطرفين والإرهابيين، وهذه المعتقدات ليست معتقداتٍ دينيةٍ فقط، صحيحٌ أنّ الدين هو الأساس هنا، لكنّ هذا الأساس الديني يتم تحويره وتحريفه، بما يناسب

## مناك باحثون يربطون بين التطرّف والإرهاب والمرض النّفسي ويقولون إنّ الظاهرة اجتماعية سياسيةٌ دينيةٌ ثقافيةٌ

المعتقدات المتطرفة التي تم تشكيلها داخل عقولهم، أثناء عمليات التربية، أو تكوين البناء النّفسي الخاص به ولاء الناس.

\* توجد علاقةٌ وثيقةٌ بين التطرف والعنف، فعالَم المتطرف يقوم على أساس تلك القسمة العقدية الثنائية الخاصة بالخير والشر، كيف تم التنظير لذلك الجانب في حقل علم النّفس؟

هناك علاقةٌ وثيقةٌ بين التطرف والعنف؛ فالمتطرف عنيفٌ في قبوله، وعنيفٌ في رفضه، فهو عنيفٌ في قبوله الأفكار التي يؤمن بها، وعنيفٌ في رفضه كلَّ ما يختلف مع هذه الأفكار، وقد يتمّ تعميم هذا الاختلاف، أيضاً، على كلِّ ما هو مختلف معه في الدين، أو النّوع (ذكر/ أنثى)، أو السّلالة، أو الجنسيّة، أو المذهبية (شيعي/ سنّي)، ...إلخ.

هكذا يتحوّل العالم لدى المتطرف إلى عالم ثنايّ، أو عالم يقوم على أساس تلك القسمة العقدية الثنائية، الخاصّة بالخير والشر، والرذيلة والفضيلة، ومن هو معى، ومن هو ضدّي، ...إلخ.

وقد ربط الدكتور مصطفى سويف، في كتاباته المبكّرة، منذ خمسينيات القرن الماضي، بين التطرف والتصلّب، وعدّ التصلبَ أساسَ الجمود والتوتر والعنف، أما عكس التصلّب؛ فهو المرونة التي هي؛ الأساس الذي يقوم عليه التكامل الاجتماعي والإبداع.

ويرتبط التطرف والإرهاب بالتعصب، الذي يُعرّفه علم النّفس على أنّه: «شعورٌ ينطوي على التفضيل لشخصٍ، أو جماعةٍ، أو شيءٍ، وهو في جوهره، لا يقوم على أساس الخبرة الفعلية؛ بل على أساس الإدراك المسبق المتحيّز، المفعم بالكراهية تجاه الآخر، (فردٍ - جماعةٍ مؤسسةٍ)، تختلق التفضيل للجماعة الداخلية، وعدم التفضيل والكراهية للجماعات والمؤسسات الخارجية، أي التي تقع خارج إطار فهم الجماعات الداخلية ومعتقداتها وقيمها.



والكراهية كذلك، هي شعور قوي بعدم التفضيل، أو التفوق، وإضمار العدوان تجاه شخصٍ، أو جماعةٍ، أو آخر، فيوصف بأنّه بغيضٌ، أو كريهٌ، أو منفّرٌ، أو مقيتٌ، أو ينبغي التخلّص منه.

#### خصائص الإرهابيين

\* هناك خصائص تُميز كلّ جماعةٍ إنسانيةٍ نستطيع من خلال تناولها إدراك تلك الحالة الجمعية، التي يدور في فلكها أتباع أية جماعة، بالتالي، من المؤكّد أنّ هناك خصائص تميز المتطرفين، سواء اقتصادية أو دينية، أو خصائص مرتبطة بالنوع أيضاً؟

طبعاً، هناك خصائص اقتصادية ودينية وتعليمية، وهناك خصائص مرتبطة بالنوع، مثلاً: الذكور أكثر تطرفاً وعنفاً من الإناث، ومن حيث السنّ؛ الشباب أكثر تطرفاً وعنفاً من الأطفال ومن كبار السن، ومع ذلك؛ فهناك صعوبة كبيرة في التعميم هنا، فهم يأتون من طبقات اجتماعية مختلفة، ومن جماعات عمرية ومهنية وتعليمية مختلفة، ومن أمم مختلفة، وتخصصات تعليمية مختلفة (الطب، والهندسة، ودار العلوم، ..إلخ)، لكنّ ما يجمعهم؛ القيم المتطرفة، والمعتقدات المتطرفة، والاتجاهات المتطرفة، والسلوكيات المتطرفة، التي يترتب عليها العنف بأشكاله المختلفة.

وهناك خصائص عديدة أخرى، تتعلّق بالمتطرفين والإرهابين،

## التعليم الجامد المحافظ الذي لا يُشجّع على الخيال والإبداع والتفكير النقدي يشجّع على التطرف والإرهاب

خاصّة بعد ذلك التطور التكنولوجي في مجال الميديا، والاتصالات، ووسائل التواصل الاجتماعي، لعلّ أهمها:

١-الاغتيال المادي والمعنوي للمختلفين معهم (انظر ما تفعله القنوات المختلفة مع الدولة الآن، التي يموّلها الإخوان، وتدعمها دولٌ معروفةٌ، وتبتٌ من تركيا مثلاً)، وانظر إلى مستويات البذاءة والانحطاط، التي يتحدَّث بها بعضهم.

7-التبنيّ للمعايير المزدوجة: فالعالم ينقسم إلى خير وشرّ، إلى ملائكة وشياطين، لكن من الجيد أيضاً، من وجهة نظرهم، القيام بأشياء سيئة من أجل قضية عادلة، فالغاية تبرّر الوسيلة، وهناك آلية اسمها «التبرير»، يستخدمها هؤلاء الأفراد والجماعات، لتبرير كلّ ما يقومون به من أفعال شريرة؛ حيث يضعونها في إطارٍ، هو من وجهة نظرهم، خيراً ومطلوباً ومباركاً، كيف تقتل النّاس، وتدمّر حياتهم وممتلكاتهم، وأماكن عبادتهم، وتدّعي أنّ هذا خير، وهذه بركة، وهذه رسالةٌ سامةٌ؟!

إنّ ذلك يتمّ من خلال آليات التبرير، التي ينظرون من خلالها إلى خصومهم، على أنّهم مجموعة من الأشخاص السّيئين، اللاأخلاقيّين، المفتقدين للصدق والأمانة، الذين يكيدون لهم، والذين يبتعدون عن طريق الصواب والتقوى، ومن ثمّ ينبغي التخلّص منهم وإبادتهم.

٣- الحشد المتواصل: فهم يميلون إلى حشد أتباعهم، انفعالياً ومعرفياً، نحو خصومهم، ومن ثمّ يعملون على تراكم الكراهية ضدّهم. والكراهية، كما عرَّفناها؛ انفعالٌ مفعمٌ بالبغض، والمقت للآخر، مع ما يحمل صاحبها من مشاعر العداوة والعدوان.

3- الاعتماد على التخويف والترهيب والتهديد، ويتم هذا من خلال أساليب معروفة، مثل: الصراخ والصياح واستدرار العواطف، وربّما البكاء أثناء إلقاء مواعظهم، التي تقوم في جوهرها على أساس، ما يسمى البلاغة الخشنة، أو العنيفة، التي تقوم على أساس التحقير، والازدراء، والسبّ لمن يعدّونه عدوّهم، مع إلصاق كلّ الخطايا والشرور، ومنع أيّة فرصة للتسامح، أو التهاون، أو الحوار معه، ... إلخ.

0- استخدام الشّعارات، والرّموز، والكلمات، والعبارات الطّنانة، والكليشيهات التي توقف التفكير المنطقي، وذلك من أجل خلق الإحساس بوجود هوية متميزة، أو كيان متمايز للجماعات المتطرفة، ومن الشعور

بالتفوّق الأخلاقي والإنساني، مقارنة بغيرهم من الفاسدين، والمارقين، الذين ضلّوا طريقهم بعيداً عن الفضيلة.

7- الاستخدام لمنطقٍ ما ورائي، أو ميتافيزيقي، من أجل تبرير إنكارهم، ومعتقداتهم، وسلوكياتهم؛ حيث يزعم المتطرفون وجود منطق ما ورائي، أو رسالة ميتافيزيقية، غالباً ما تأخذ شكلاً دينياً، يحكم معتقداتهم وأفعالهم، وأنّ أفعالهم تُجسّد أوامر الله، هكذا يكتسي السلوك المتطرف، العنيف والإرهابي، طابعاً شرعياً مشروعاً، يتحوّل إلى رسالةٍ، تكون له مكانة البقرة المقدسة في الديانات الأخرى، ويصبح ذا مكانةٍ عاليةٍ، رغم أنّه يُهلِك الزرع والضّرع، ويحرق الأخض واليابس، وأمام المعتقدات، لا عقلٌ، ولا منطقٌ، ولا تفكيرٌ، أمام المعتقدات الراسخة المتصلبة الجامدة، طاعةٌ، وإذعانٌ، ومسايرةٌ، وتسليمٌ، والراكب مع القطيع يربح.

#### أهم دوافع التطرف

\* الـرؤى المختلفة الـتي تناولـت أنصار الجماعـات المتطرفة، تباينـت توجهاتهـا في تحديـد دوافـع الالتحـاق بتلـك الجماعـات، مـن وجهـة نظـر علـم النّفس؛ مـا هـي الدوافـع خلـف الانخـراط في تنظيـم متطـرف؟

البنية الاجتماعية الرأسمالية، كما أشار وليم رايخ، المحلل النّفسي المعروف، ينتج عنها أسرٌ متسلطةٌ، والأسرُ المتسلطة، أو الفوضوية، ينتج

# بنبغي أنْ ينعزل فهمُنا للشخصيات التسلطية عن فهمِنا للظروف الاجتماعية والاقتصادية والسياسية؛ التي تكوّن بيئةً حاضنةً للتطرّف والإرهاب

عنها شخصياتُ تسلطيةٌ، وصفها رايخ بأنها «تُكوّن شخصياتٍ محافظةٍ، تخاف من الحرية، وتخضع للسُّلطة، ولديها نوازع عدوانيةٌ، تميل نحو السّادية، والاستمتاع بتعذيب الآخرين، وقتلهم».

لكنْ، لا ينبغي أنْ ينعزل فهمُنا للشخصيات التسلطية عن فهمِنا للظروف الاجتماعية والاقتصادية والسياسية؛ التي تكوّن بيئةً حاضنة للتطرّف والإرهاب، وكذلك بين دوافع الأفراد للالتحاق بهذه الجماعات المتطرفة، وأهمّ هذه الدّوافع والظروف:



۱- انخفاضُ مستوى التعليم، وكذلك نوع التعليم، أي أنّه حتى عندما يرتفع مستوى التعليم (طب، هندسة، دراسات دينية، ...إلخ)، فهناك حالات كثيرة، مثل: الظواهري، وابن لادن، فالمحتوى التعليمي الجامد المحافظ الذي لا يُشجّع على الخيال، والإبداع، والتفكير النقدي، يشجّع على التطرف والإرهاب.

٢- القدوة المبكّرة والقدوة المتأخرة: أي المثُل والنماذج التي يتم الاقتداء بها، مثل: الآباء، الأقارب، المعلمين، الزملاء، الدعاة الدينيين، الوعّاظ، الشخصيات التاريخية، ...إلخ، حيث يميل المتطرّف إلى الإحاطة بهـؤلاء، في سلوكياتهم وأفكارهم.

٣- طبعاً، الفقر والجهل قد يرتبطان بالشعور بالهامشية والإقصاء،
وهى مشاعر تعمل على زيادة الميل إلى العنف والتطرف والإرهاب.

٤- هيمنة الخطاب الديني في: التعليم، والإعلام، والمؤسسات الدينية، ووسائل المواصلات، ...إلخ، في ظل غياب المشروع الخاص بالتنمية الاقتصادية، والثقافية، والاجتماعية، والقومية، ...إلخ.

0- غياب خطاب التسامح والمودة والرحمة والتكامل، وما شابه ذلك في المجتمع.

٦- الحاجات الأساسية للانتماء، الحاجة إلى الانتماء الحميم،
والحاجة إلى القوة.

٧- السعى والبحث عن معنى لا يجدونه في حياتهم.

٨- الرغبة في الالتحاق بتنظيم يشبه عصابات المافيا، لما يقدّمه لهم من؛ حماية، ورعاية، وقوة، ومالٍ، ...إلخ، لكن الأسباب في هذا الدافع تكون سياسية ودينية.

٩- تأثير الأصدقاء والعائلة.

\* هـل يمكننـا هنـا الحديـث عـن مـرضٍ نفـسي، أو خلـلٍ عقـلي، يكـون سـبباً رئيسـاً للتطـرف؟

التطرّف نفسه؛ هـو نـوعٌ مـن المـرض النّفسي الاجتماعي، لأنّه ضـد الحياة، والإبـداع، والتنوّع، والتكامـل الاجتماعي. كذلك، يـرى بعـض الباحثين أنّ الإرهابيّين يعانـون مشـكلاتٍ نفسـيةٍ اجتماعيـة عميقـةٍ؛ فهـم: عدوانيّـون، وجامحـون، ومختلّـون، وسـيكوبانيّون (أي متبلّـدو المشـاعر، ومعـادون للمجتمـع، ومنغلقـو التفكـير).

البعض الآخر، يرى أنّهم مزيجٌ من السيكوباتية والسوسيوباتية،

أي مزيجٌ من الأمراض النّفسية والاجتماعية. وقال البعض، كذلك، إنّهم نرجسيون، أو أشباه فصاميين (لديهم إحساس بالقدرة العقلية، والانفصال عن العالم، لكنّهم ليسوا من المرضى الفصاميين، بالمعنى الطبى المعروف).

أمّا فريق آخر من الباحثين؛ فيربط هذا الربط بين التطرّف، والإرهاب، والمرض النّفسي، ويقول إنّ الظاهرة اجتماعية، سياسية، دينية، ثقافية، ...إلخ.

### إميل أمين: أمريكا لن تتوقف عن اللعب بورقة التطرف





حاوره: ماهر فرغلي كاتب مصري

قال الباحث في شؤون الأصوليات الغربية اليمينية إميل أمين إنّ أمريكا رغم رهاناتها الخاسرة طالما تلاعبت بورقة الأصوليات، واستخدام التطرف الإسلاموي في أهدافها الإستراتيجية، مؤكداً أنّ الجماعات الإسلاموية ساهمت بشكل كبير في إحياء الأصولية الغربية والأمريكية، وأنّ دور أتباع هذا التيار سيتعاظم بشكل أكبر، خاصة إذا فاز ترامب بفترة رئاسية أخرى.

ورأى مؤلف كتاب «ذئاب في ثياب حملان..مختصر قصة الأصولية الأمريكية»، في حوار مع «حفريات» أنّ واشنطن قادرة على التصدي لطهران وإرجاعها قروناً إلى الوراء، لكنّها تستخدمها لتفتيت المنطقة، مشدداً على أنّ تعاطي إيران مع أجيالها الصاعدة بالعقلية المحافظة والمتشددة نفسها التي مارسها الملالي قبل ٤٠ عاماً، أمر تتجاوزه طبائع الواقع.

وهنا نص الحوار:

\* كيـف تـرى خريطـة الأصوليـات في العالـم ، وهـل نشـهد تعاظمـاً لهـا في العالم ؟

التيار الأصولي الأمريكي في طور الصعود، وحاضر بقوة الآن ربما أكثر من أي فترة سابقة، وحين تتلاشى أزمة روسيا ترامب تماماً، سيتعاظم دور

## التيار الأصولي الأمريكي في طور الصعود وحاضر بقوة الآن ربما أكثر من أي فترة سابقة

أتباع هذا التيار بشكل أكبر، خاصة إذا فاز ترامب بفترة رئاسية أخرى، وسيحدث ما لا يحمد عقباه للمسلمين والمسيحيين في المنطقة على السواء؛ فهو الرئيس «غير المتوقع»، ورأينا كيف كان قراره عن القدس ونقل السفارة الأمريكية إليها، فهي مسألة تدخل في سبيل تقاطعات وتشريعات هذا التيار، ورغم ذلك ف «روسيا جيت» أو التدخل الروسي في الانتخابات الأمريكية مسألة لا تشغل بالهم كثيراً، والدليل أنهم دعموا بوش الابن، واكتشف الأمريكيون أنهم أمام خديعة كبيرة، واكتشفنا نحن بدورنا أننا أمام تيار فاعل، تيار يدعم إسرائيل في كلّ شيء.

نحن إذن أمام مشهد مقلق بكلّ تأكيد، لقد وصلنا إلى سقف كبير من التطرف، منذ ٣ أعوام كانت هناك موجة من الانحسار لهذا التيار، لكن تغير كل شيء مع ظهور ترامب بشخصيته المتناقضة وتراجعه المستمر عن كلامه، ما يكشف أنّه ليس إلا دمية يتم التلاعب بها من فاعلين آخرين في المشهد الأمريكي، ويمكننا بهذا الصدد الرجوع إلى كتاب «الضباب الأحمر» الذي يتطرق إلى الحكام الحقيقيين للبيت الأبيض.



\* مـا حجـم دور اليهـود الأمريكيـين في دعـم الأصوليـات داخـل الولايـات المتحـدة؟

هذه جزئية مهمة في حركة الأصوليات الأمريكية؛ فاليهود يدركون أنّ هذا التيار يشكل خطراً عليهم، وأنّه لا يدعمهم حبّاً فيهم؛ بل من أجل تهيئة الأرض للسيد المسيح في آخر الزمان، رغم أنّ ذلك يخالف قواعد الكنيسة الأرثوذوكسية والكاثوليكية، لكنّه تيار تاريخي، بدأ مع مارتن لوثر، الذي انشق، وحاول كسب ود اليهود، فألّف كتابه «المسيح كان يهودياً»، وبعد عقدين، اكتشف أنّهم تلاعبوا به، فألّف كتاب «اليهود وأساليبهم»، علماً أنّه كان أوّل من طالب بوطن لليهود، وبعده نابليون، وبلفور.



\* ألا تـرى أنّ الجماعـات الإسـلامية المتطرفـة أسـهمت في صعـود الأصوليـة الغربيـة؟

نعم، هذه الجماعات ساهمت بشكل كبير في إحياء الأصولية الغربية والأمريكية، فقد نتج عن أفعالها عدم الاستقرار السياسي، واتخاذ الأحزاب اليمينية للتطرف الإسلاموي ذريعة لكسب التأييد لصالحها، وهو ما أدّى إلى أن يقع العالم رهينة أصوليات ثلاث، في اليهودية والمسيحية والإسلام، وحركة «إسرائيل لهفاه» دليل على ذلك، فهي «داعش إسرائيل»، وهي تنادي بحكم التوراة، ونهاية الدولة الإسرائيلية، وهو ما سيولد المشهد الضبابي بالمنطقة فيما بعد.

## بلور المحافظون الجدد وثيقتهم الأخطر (PNCA) العام ١٩٩٧ بهدف وقف نمو الصين وعدم السماح لروسيا بالنهوض

\* ولكن المشكلة كامنة بشكل أكبر في استغلال الأصولية الإسلامية؟

بكل تأكيد، فهم استخدموها لمصلحتهم، في البداية استغلوا الأصولية الإسلامية في مواجهة السوفييت بعد غزوهم لأفغانستان، وتمّ دعم انتشار الإخوان بأوروبا، وأمريكا لعبت اللعبة نفسها وفق ما يؤكد جون فوستر دالاس في كتابه «لعبة الشيطان»، وفي هذا السياق دعا مهندس الحرب الباردة وصاحب «مبدأ الاحتواء»، جورج كينان، إلى احتضان الإخوان، وجاء بريجنسكي مستشار الأمن القومي للرئيس جيمي كارتر بين عامي ١٩٧٧ و١٩٨١، ورسم ملامح التلاعب بالإخوان، ثم نشأت العلاقة مع بن لادن، ومن ثم ظهرت «داعش» فيما بعد، وأمريكا ستظلّ تلعب بالأصوليات، واستخدام التطرف الإسلامي في أهدافها الإستراتيجية، إلا أنّها دائماً ما تدخل بذلك في رهانات خاسرة.

\* يذهب كثير من المحللين أنّ وسط آسيا سيكون المستهدف القادم للأصولية الإسلامية، هل تتفق مع ذلك؟

أؤيد هذا الرأي، فلا تزال قارة آسيا، وستظل طويلاً هي الهدف الأكبر للقوى الغربية والإمبريالية العالمية، التي لا تريد لقلب العالم أن

ينتقل من بين أيديها إلى الشرق؛ حيث آسيا الصاعدة وبقوة، بقيادة الصين، لتغيير المشهد العالمي، الذي حافظت فيه أوروبا والولايات المتحدة على صدارة العالم، بفعل خمسمئة عام من السيطرة على ثروات الأرض، بالاحتلال والاستغلال، وكثيراً بالاحتيال والسطوة، وما يزال نموذج القرصان المفوض «مورجان» الذي كان يستغل القراصنة الصغار هو المثال الأكبر للإمبراطورية الأمريكية، وحين بلور المحافظون الجدد وثيقتهم الأخطر (PNCA) العام ١٩٩٧، كان الهدف وقف نمو الصين، وعدم السماح لروسيا بأن تستيقظ من السبات العميق.

تبلرت الوثيقة العام ٢٠١٠، في القراءة الإستراتيجية الشهيرة، المعروفة بالسم «إستراتيجية الاستدارة نحو آسيا»، وللهدف ذاته، ولتحقيقها كان لا بد من استخدام الأصوليات الإسلاموية مرة جديدة، لتفخيخ روسيا والصين من الداخل، وقد بدأ هذا السيناريو عبر «الربيع العربي» المكذوب في الشرق الأوسط، وكان الأمل تصعيده إلى شمال وشرق آسيا، غير أنّ الأمريكيين فاتهم أنّ التاريخ لا يكرر ذاته، وإن تشابهت أحداثه، ومع ذلك لم ييأسوا، وها هم يعاودون الكرّة من خلال تصعيد الدواعش إلى أفغانستان وباكستان من جديد.

## وطر لا تمثل دولة حقيقية لأنها تفتقد تاريخاً تتكئ عليه وشراكات حضارية حقيقية كا

### \* وكيف ترى المشروع القطري الإخواني، على اعتبار أنه دافع للأصولة؟

هناك توافق تامّ الآن بين المشروع القطري والإخواني، رغم أنّ قطر لا تمثل دولة حقيقية؛ فالدولة بمعناها الكلاسيكي لا تطلق على هذه المساحة، فأنت حينما تتحدث عن المملكة العربية السعودية والإمارات العربية المتحدة ومصر، فكلّها دول تمتلك تاريخاً تتك عليه، وشراكات حضارية، وهذا ما تفتقده قطر، والآن يتم التلاعب بها، كما إيران، فأمريكا قادرة على التصدي لطهران، وهي تستطيع إرجاعها قروناً إلى الوراء، لكنّها تستخدمها لتفتيت المنطقة، والكاتب والمؤلف الأمريكي، تريت بارزي، وهو متخصص في الشأن الإيراني، قال إنّه حلف المصالح المشتركة الذي يمضي من تل أبيب إلى طهران.

### \* ما الذي يجعل قطر إذن تصر على الاستمرار في هذا النهج؟

ما تزال قطر تعيش مرحلة الأوهام، وتذكّرنا على الدوام بقصة مشهورة في الأدب الفرنسي، عن الضفدعة التي أرادت أن تكون كبيرة بحجم الثور، وقد قصّها علينا لافونتين في كتابه عن الخرافات في القرن السابع



إيران ماضية قدماً في طريق الانفجار، لا تلوي عنه شيئاً، لا سيما في ظل مؤشراتها الداخلية غير المستقرة

عـشر، وقـد اسـتبدّ بهـا الحسـد مـن الثـور، وهيّـاً لهـا الغـرور أنّهـا يمكـن إذا انتفخـت أن تتجـاوزه حجمـاً ورسـماً، وهـي سـادرة في غيّهـا انفجـرت ولـم يبـقَ لهـا ذكـر!

ثمة تسريبات عدة في الصحافة العالمية تواترت الأسابيع الماضية، تؤكد أنّ الدوحة لم ترتدع رغم أشهر المقاطعة، وأنّها تحاول من جديد الهـرب إلى الأمام من خلال محاولة تحسين صورتها، ولا سيما في الداخل الأمريكي، قناعة منها بأنّ واشنطن ما تزال «مالئة الدنيا وشاغلة الناس»، وآخر قصص قطر لجوؤها إلى مستشار يهودي أمريكي متدين، من جماعة «الحريديم»، كي يمكّنها من اختراق الطبقات السياسية والإعلامية الأميركية العليا، يدعى نك موزن، ومعروف أنّ له اتصالات عميقة ومكثفة، ولا سيما مع شخصيات أميركية يهودية نافذة، مثل الحقوق آلن دورشويتس،

## الانتفاضة الإيرانية الأخيرة أيديولوجية أكثر من كونها ثورة على واقع اقتصادي مرير

المعروف بدفاعه عن إسرائيل في أميركا.

### \* أين يمكن أن تصل الحرب «الكلامية» الأمريكية ضد إيران؟

الهجوم الأمريكي ضد إيران ازدادت وتيرته منذ دخول روسيا في المنطقة، والاتفاق النووي أعطى طهران مساحة زمنية، وفوائض مادية، والأوروبيون يهمهم المصالح الاقتصادية مع الإيرانيين، لكنّ وزير الخارجية الفرنسي جان إيف لودريان أخفق مؤخراً، وهو ما سيؤدي للضغط على إيران وحصارها، فحتى روسيا ليس من مصلحتها أن تصبح إيران دولة نووية، وهي تتلاعب بطهران، ضمن لعبة الشطرنج، والثأر القديم بين موسكو وواشنطن، وهو ما دفع أيضاً أمريكا لبلورة الاستدارة نحو آسيا، وقطع الطريق على روسيا والصين عبر أصوليات، ومحاولة نقل «داعش» إلى هذه المنطقة كما ذكرت.

### \* مستقبلياً كيف ترى إيران داخلياً وخارجياً؟

إيران ماضية قدماً في طريق الانفجار، لا تلوي عنه شيئاً، لا سيما في

ظل مؤشراتها الداخلية غير المستقرة، بدءاً من الأوضاع الاقتصادية، ومروراً بأحوال «الجندر» الإيراني، إن جاز التعبير، وصولاً إلى التغير المجتمعي في ظلّ أطر كونية، لا تتسق في الشكل أو المضمون مع زمن ثورة الخميني، والشاهد أنّ الذين ولدوا غداة الثورة الإيرانية يبلغون اليوم من العمر العقد الرابع، هذا الجيل الذي عاصر الانفجار المعلوماتي والإعلامي ضمن سياقات السماوات المفتوحة.

وعليه، فإنّ التعاطي معه بالعقلية المحافظة والمتشددة نفسها التي مارسها الملالي قبل أربعين عاماً، أمر تتجاوزه طبائع الواقع أو فرضيات المستقبل، والأمر الآخر الذي يؤكد «قابلية الانفجار الإيراني»، يتصل بالمرأة الإيرانية، التي عانت، وما تزال، من الوجه القمعي للملالي حتى الساعة، وهذه بدورها قد تغيرت أوضاعها وتبدلت طباعها، خاصة أنّ الساعة، وهذه بدورها في إيران من الفتيات، اللواتي رآهن العالم عبر الشاشات في انتفاضة كانون الأول (ديسمبر) الماضي، التي هي أيديولوجية أكثر من كونها ثورة على واقع اقتصادي إيراني داخلي مرير.

### ختاماً، ما الذي نملكه في مواجهة الأصولية؟

يعيننا التسامح الخلاق في القفز على حواجز «الأصوليات القاتلة»، لا سيما حين ينسى، أو يتناسى، بعضنا أنّنا جميعاً ركاب سفينة واحدة، إما أن تصل بنا معاً إلى برّ الأمان، أو أن نصيبها بعطب معاً يدفعنا إلى الغرق

في بحر الأصوليات المهلكة، وعصرنا الحديث يمكن أن يكون أرضية صالحة لمبدأ الحوار والتسامح، بعد انهيار الأيديولوجيات الكبرى، وانتشار مبدأ النسبية، عطفاً على وباء الإرهاب، وقديماً قال حكيم صيني: «إذا أردت أن تنفع الناس لسنة، فابذر لهم حبّة، وإن شئت أن تنفعهم لعشر سنوات، فازرع لهم شجرة، أما إن رغبت في أن تنفعهم لمائة سنة، فأعطهم تعليماً مفيداً».

## أبو الفضل الإسناوي: استدعاء الصوفية لمواجهة التطرف محاولة تجاوزها الزمن





حاوره: صلاح الدين حسن كاتب مصري

قال أبو الفضل الإسناوي إنّ كل التنظيمات العنيفة من «القاعدة» إلى «داعش» استهدفت الصوفية، استناداً إلى عداء قديم من السلفية، مؤكداً أنّ الخطاب السلفي رسّخ لدى أنصاره، وللعديد من التنظيمات المتطرفة والعنيفة التشكيك في التزام المتصوفة بالشريعة الإسلامية.

وأضاف، الخبير في الشأن الصوفي ونائب رئيس تحرير مجلة السياسة الدولية، في حواره مع «حفريات» أنّ تأثير الصوفية في الشارع العربي عموماً تراجع بقوة، مرجعاً ذلك إلى عدم قدرتها على إعادة التموقع مرة ثانية بعد سقوط جماعة الإخوان في مصر، فصلاً عن أنّ «انكفاء الصوفية على نفسها، وتحركها خلف السلطة في معظم بلدانها يجعلها تتحرك ببطء في مواجهة المخاطر».

ورغم بعض التفاؤل الذي أبداه مع اتجاه بعض الطرق الصوفية للعمل السياسي وتأسيس أحزاب ومشاركتها الانتخابات منذ ثورة ٢٥ يناير، وتأسيسها لصفحات تواصل اجتماعي ومواقع إلكترونية، رأى الإسناوي أن ذلك لا يعني تحركها من مرحلة السكون التي تعيش فيها منذ عشرات السنين.

# المدركات الذهنية عند عناصر داعش وفي أدبياته تظل مهددات رئيسية للمتصوفة إن وجدت الفرصة

77

وهنا نص الحوار:

#### في مرمى الإرهاب

\* يشن تنظيم داعش من حين لآخر هجمات تهديدية للطرق الصوفية والمتصوفة في مصر، مع أن كثيراً من المراقبين يؤكدون تراجع المد الصوفي في الحالة المصرية.. فما سبب هذه الهجمات؟

قبل الإجابة عن أسباب تهديد وهجمات تنظيم داعش للطرق الصوفية في مصر، لابد أن نشير إلى أن هذه الهجمات لم تخرج عن محافظة شمال سيناء، وخاصة في ثلاثين كيلومتراً مربعاً منها، وهي مرمى العمليات الداعشية بوجه عام، رغم أنّ أضرحة وزوايا الطرق الصوفية تتواجد بكثافة في الوادي والدلتا بعيداً عن سيناء، لكن يمكن القول إنّ استهداف «داعش» للطرق الصوفية يظل في أدن معدلاته مقارنة باستهداف التنظيم للمتصوفة في ليبيا وأفغانستان وفي اليمن والعراق وسوريا، وإذا كان يتصور البعض تراجع المد الصوفي في الحالة المصرية، فإنه لا يمكن إغفال أنّ الصوفية في مصر متداخلة مع المكون القبلي والعائلي في المناطق البعيدة عن العاصمة سواء في المحافظات الحدودية أو في الوادي والدلتا، وهو ما يجعلها تتحمل



جزءاً كبيراً من تهديدات «داعش»، خاصة وأنّ القبائل والصوفية الذين هم أحد مكوناتها يظلان داعماً رئيسياً للدولة متمثلة في قوات الجيش والشرطة في مواجهة الإرهاب، هذا بالإضافة إلى أنّ تنظيم داعش يكفّر المتصوفة ويستحل دماءهم، ويعتبر سلوكياتهم من الشركيات.

\* هـل تـرى أنّ التنظيمات التكفيرية سـتظل تضـع الصوفية عـلى أجندتها الصراعية في الفـترة المقبلـة، وأنّ هـذا الاسـتهداف يمكـن أن يمتـد ليشـمل مراكـز تجمعـات أخـرى للصوفيـة خـارج سـيناء؟

رغم أنّ عدداً كبيراً من الأضرحة الصوفية متواجد على الطرق السريعة بين المحافظات، وفي مناطق جبلية من صعيد مصر، وفي المناطق الواقعة بين القرى والنجوع، وكلها أماكن قليلة السكان مما يسهل استهدافهم من

# الخطاب السلفي رسّخ لدى أنصاره والعديد من التنظيمات المتطرفة والعنيفة التشكيك في التزام المتصوفة بالشريعة الإسلامية

قبل التنظيم أو من يتعاطف معه، إلا أنّ هذا لم يحدث، لكن المدركات الذهنية عند عناصر التنظيم وفي أدبياته تظل مهددات رئيسية للمتصوفة إن وجدت الفرصة، خاصة وأنّ التنظيم يلعب على خلق انقسام مجتمعي، بعد أن فشل في استخدام ملف الأقباط.

وإذا تطرقنا إلى الصوفية في أجندة «داعش»، سنجدهم احتلوا جزءاً كبيراً من أدواتهم الإعلامية في الفترة الأخيرة، سواء بتهديد مباشر للشخوص؛ حيث قتل التنظيم الشيخ سليمان أبو حراز أكبر شيوخ سيناء، أو غير مباشر عن طريق هدم محرماتهم كالأضرحة؛ حيث هدموا ضريح الشيخ سليم أبو جرير بقرية مزار غرب العريش، وضريح الشيخ حميد بمنطقة المغارة وسط سيناء، بالتالي يمكن القول، إنّ الصوفية ما تزال على رأس قوائم «داعش» وفقاً للرسالة الإعلامية التي أطلقها التنظيم لعناصره عبر أحد إصداراته، والتي فيها تحريض واضح وصريح على قتل المتصوفة باعتبارهم مشركين وينشرون البدع.

لكن أتصور أنه من الصعوبة أن تستهدف «داعش» المتصوفة خارج سيناء، خاصة وأنّ التنظيم فشل بوجه عام في التمركز أو التواجد أو القيام

بضربات في صعيد مصر أو الدلتا باستثناء جنوب الجيزة، التي تخلو من الصوفية والمتصوفة وأضرحتهم نظراً لقوة التيار السلفي فيها، ومنطقة الواحات. بالتالي لن يتمكن «داعش» من استهداف متصوفة أو زواياهم في الصعيد باعتبارهم جزءاً من التركيبة القبيلة والعائلية الصلبة التي تعد أحد فواعل الأمن والسيطرة في جغرافيتها.

\* صرح المتحدث الرسمي للطريقة الجريرية في حوار سابق مع (حفريات) أنهم سيحملون السلاح في مواجهة التكفيريين في سيناء، وأنهم لن يصمتوا إزاء ما يتعرضون لهم من هجمات.. هل ترى جدية في هذه النوايا؟

من الضروري أن نؤكد هنا على أن الدولة المصرية لن تسمح للقبائل أو العائلات في سيناء أو في غيرها من محافظات مصر بحمل السلاح في مواجهة العناصر الإرهابية، وإن كان دورهم يقتصر على التعاون ومساندة قوات الجيش والشرطة في مواجهة تلك العناصر. وإذا دققنا النظر في عمليات «داعش» الأربع ضد صوفية سيناء سنجدها وقعت في فترات زمنية متباعدة، حيث وقعت العملية الأولى المتمثلة في تفجير الضريحين للشيخين سليم وحميد في آب (أغسطس) ٢٠١٣، ووقعت العملية الثانية المتمثلة في قتل الشيخ سليمان في تشرين الثاني (نوفمبر) ٢٠١٦، وبعدها بعام وقعت العملية الأخيرة المتمثلة في تفجير مسجد الروضة- وهو ما يعنى تراجع قدرات التنظيم ضد الصوفية وغيرهم. ورغم عدم قيام «داعش» باستهداف المتصوفة



منذ ما يقرب من خمسة أشهر بسبب شل الدولة المصرية لحركته في سيناء وفي غيرها من المناطق التي كان ينشط بها منذ أكثر نصف العام، فإنه لا يمكن الإنكار أن المتصوفة قادرون على حماية أنفسهم وزواياهم، لأنهم كما ذكرنا من قبل جنء رئيسي من التركيبة القبيلة والعصبية في مصر، والقادرة عن فرض الأمن والاستقرار في مناطقها رغم عدم حمل الصوفية للسلاح في مصر،

#### عداء سلفي قديم

\* يتعـرض الصوفيـون في كثـير مـن البلـدان للعديـد مـن الهجمـات التي تستهدف رموزهـم أو أضرحتهـم مـن قبـل المتطرفـين .. إلى مـاذا ترجـع ذلـك؟

### و و تأثير الصوفية كأفراد أو مؤسسات أو طرق في الشارع المصري أو العربي باستثناء دولتي المغرب والسنغال تراجع بقوة

كل التنظيمات العنيفة من القاعدة إلى «داعش» استهدفت الصوفية؛ ففي الصومال استهدفتهم حركة شباب المجاهدين التي تتبع فكرياً تنظيم القاعدة، وفي ليبيا استهدفهم تنظيم داعش، والسلفية المدخلية في الشرق الليبي، أما في العراق وسوريا فتم استهدافهم من قبل «داعش» أيضاً، وفي اليمن من تنظيم أنصار الشريعة التابع لتنظيم القاعدة في جزيرة العرب، وفي مالي تعرضوا لهجمات من تنظيم أنصار الدين التابع فكرياً لتنظيم القاعدة.

وأتصور أنّ التنظيمات العنيفة تستهدف العناصر المتصوفة أو أضرحتهم وزواياهم لنفس الأسباب، التي تتراوح بين تكفيرهم واعتبارهم مبتدعة وضالين، وهو السبب الرئيسي الذي تتبناه السلفية المدخلية في ليبيا. أو نتيجة لضعف الصوفية في بلدان الصرعات ليبيا واليمن وسوريا وخروجهم من المعادلة السياسية والعسكرية في تلك البلدان، بالإضافة إلى أنّ بعض هذه التنظيمات تحاربهم وتقتلهم من منطلق الصراع السني الشيعي، بزعم أنّهم ناشرون للفكر المتشيع وأنه يحب القضاء عليهم، لذلك نرى أنّ هذه التنظيمات ترتكب أبشع الجرائم ضد المتصوفة من حرق أضرحة وتفجيرها وأشعال النار فيها، إلى جانب خطف بعض شيوخها كما حدث في ليبيا.

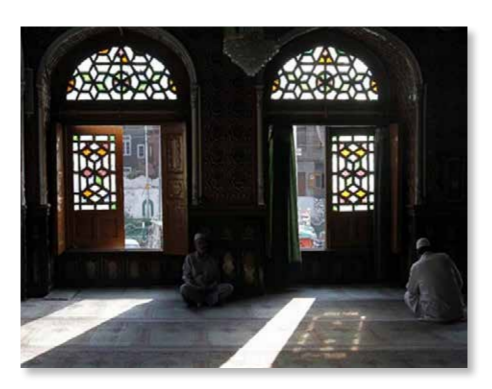
\* هـل تـرى أنّ التيـار السـلفي في عمومـه مسـؤول عـن تدشـين القواعـد المتطرفـة، الـتي بـنى عليهـا التكفيريـون شرعيتهـم المزعومـة في اسـتهداف الصوفيـين؟

نعم، العداء السلفي للمتصوفة قديم، كما أنّ الخطاب السلفي رسخ لدى أنصاره، وللعديد من التنظيمات المتطرفة والعنيفة التشكيك في التزام المتصوفة بالشريعة الإسلامية، بل ويغالي بعض المتسلفة أنّ الصوفية يتحللون من الشريعة الإسلامية كليا؛ بالتالي يمكن القول إنّ هذا الخطاب العدائي جعل التنظيمات التي تقاتل الصوفية الآن تنظر إليهم على أنّهم كفار وأهل شعوذة وسحر، ويجب قتلهم.

#### فشل سياسي ومستقبل قلق

\* في كل مـرة تتصاعـد فيهـا الموجـات الإرهابيـة يـدور الحديـث عـن دور للصوفيـة في مواجهـة التطـرف، هـل تـرى جـدوى في اسـتدعاء الصوفيـة للدخـول في تلـك المواجهـة؟

من اللازم أن نشير هنا إلى أنّ تأثير الصوفية كأفراد أو مؤسسات أو طرق في الشارع المصري أو العربي باستثناء دولتي المغرب والسنغال، تراجع بقوة، وقد يكون السبب الرئيسي في تراجع هذا الدور هو عدم قدرة الصوفية على إعادة التموقع مرة ثانية بعد سقوط جماعة الإخوان في مصر، وتراجعهم في دول الثورات العربية والشمال الأفريقي، كما أنّ انكفاء الصوفية



على نفسها، وتحرّكها خلف السلطة في معظم بلدنها يجعلها تتحرك ببطء في مواجهة المخاطر. وإذا عدنا إلى الوراء قليلاً سنجد الصوفية فشلت عند استدعائها سياسياً بعد ٢٠١٣ لسد فراغ جماعة الإخوان. والأخطر من ذلك، هو أنّ الصوفية غير مقبولة إلا عند أصحابها ومريديها وهؤلاء لم يرتكبوا العنف أبداً، ولم يحملوا السلاح في وجه الدولة، بالتالي تعتبر الصوفية مرفوضة من قبل المتشددين الذين يكفّرونها، وهذا يعني أن استدعاء الصوفية لمواجهة التطرف والعنف قد يكون تجاوزه الزمن.

\* هـل تلاحـظ ارتفاعـاً لأسـهم مـن يطلـق عليهـا الصوفيـة العلميـة على حسـاب الصوفيـة الطرقيـة؟ وبـم تفـسر اتجـاه رمـز ديـني كالشـيخ عـلى

### جمعة لاستحداث طريقة جديدة، وهل هذا مؤشر كما يرى البعض لدخول الشيخ عالم الطرق لمحاولة إصلاحه؟

أتصور أنّ الاتجاه الغالب في الصوفية المصرية هم صوفية الزوايا المنتشرون في المحافظات، وهؤلاء أكبر تأثيراً من صوفية الطرق وإن كان بينهما رابط، وأقصد بصوفية الزوايا أبناء المشايخ المؤثرين في محافظاتهم وأماكنهم، وكلامهم مسموع بين مريديهم وغيرهم، بل يلعبون دور قوى في ضبط الأمن ويساندون وزارة الداخلية في تخفيف معدل الصراع القبلي والعائلي في المحافظات الريفية، وأمثال هؤلاء الشريف إدريس السيد الإدريسي، والشريف تقادم بمحافظة أسوان.

أما ما يتعلق بإصلاح الطرق الصوفية ومواجهة التطرف والتشدّد عن طريق نموذج الصوفية العلمية الذي بدأه الشيخ علي جمعة، فلا بد من الإشارة إلى أنّ مفه وم الصوفية العملية يعني أن باقي الطرق الصوفية غير علمية، وهذا من الخطأ؛ حيث إنّ جميع الطرق الصوفية، ومنها الطريقة الصدقية العلية الشاذلية، مرجعها واحد، وجميعهم لديهم مريدون وأتباع من المتعلمين والفقهاء والأزهريين وأساتذة الجامعة، بالتالي أعتقد أنّ طريقة الشيخ علي جمعة التي تمثل الصوفية العلمية لن تستطع إعادة تموضع الصوفية المصرية في مسارها الصحيح.

الاتجاه الغالب في الصوفية المصرية همر صوفية الزوايا المنتشرون في المحافظات وهؤلاء أكبر تأثيراً من الطرقية

\* هـل لـدى الصوفيـة في مـصر رمـوز قـادرة عـلى إعـادة أحيائهـا أو إصلاحهـا أمر تـرى أنّ هنـاك مشـاكل بنيويـة داخـل التركيبـة الصوفيـة الحاليـة يصعـب معهـا ذلـك؟

لا ننكر أنّ الصوفية المصرية بها رموز قادرة على إحيائها، لكن أزمة الصوفية المصرية وطرقها ليس في رموزها، وإنما في تعددها وعدم تواصلها وتماسكها، كما أنّ بعضها مغيّب عن الواقع ويغرد في الماضي، ويرجع عدم اشتباك الصوفية بقوة مع الشارع المصري إلى مشاكل بنيوية تسبب فيها القانون الذي ينظم عملها رقم ١١٨ لسنة ١٩٧٦، حيث يخضعها لمجلس أعلى يتحكمها فيها، وتشبه سلطة العقاب والصواب في هذا المجلس الأحزاب السياسية، وهو ما يؤدّي إلى شخصنة هذه الطرق مثل الأحزاب في مصر، وعدم تجديد دمائها، كما أنّ البناء الهرمي الذي تقوم عليه الطرق الصوفية، يساعد على تشرذمات تلك الطرق بدلاً من تماسكها، وهذا أدّى إلى هجرة المريدين منها إلى الزويا، وإلى الصوفية غير الطرقية؛ أي السائلة التي تتحرك خلف مشايخ المديح، ولا يتبعون طرقاً بعينها.

\* هـل مشـكلة الصوفيـة في الفقـر أم التوريـث أم في تكلـس خطابهـا أم تبعيتهـا للسـلطة؟ وهـل تراجعـت الصوفيـة في مـصر فقـط أم في العالـم ولمـاذا؟

أغلب الطرق الصوفية في مصر ليست فقيرة، وإن كان سوء البناء الهرمي لها يتسبب في تمركز المال في المقرات الرئيسية التي يديرها مشايخ الطرق، ومشكلة الصوفية الرئيسية تتمثل في عدم تجديد دمائها، وهذا مرض ناتج عن ظاهرة التوريث وفكرة الولاية الدائمة لأهل الطريقة، وهو ما يؤدي إلى هروب أتباعها لأنهم يدركون أنّ البركات لا تورّث. وهناك سبب آخر في تراجع الصوفية في مصر، وفي بعض دول الشمال الأفريقي كتونس والجزائر، هـو خضوع الطرق الصوفية للسلطة وعـدم دعـم السلطة لهـا لأنّها تـدرك محدودية تأثيرها في العملية السياسية، وفي مواجهة التيارات الدينية الأخرى، لكن تراجع دور الطرق الصوفية وانخفاض عدد أتباعها ومريديها في مصر منذ نهاية الثمانينيات، لا يعنى ثبات حالها أو تطوره في بلدان أخرى كثيرة باستثناء دولتي السنغال والمغرب اللتين تشهدان حراكاً صوفياً في الشارع، وإن كانت حالة دولة السنغال تختلف عن دولة المغرب في ممارسة الصوفية للسباسة.

# مشكلة الصوفية الرئيسية في عدم تجديد دمائها نتيجة ظاهرة التوريث وفكرة الولاية الدائمة لأهل الطريقة

\* هـل حقـاً هنـاك صوفيـون جـدد في مـصر ، وأنّ هنـاك رمـوزاً صوفيـة قادمـة مـن الخلـف، أمر أن العـصر الصـوفي دخـل في حالـة أفـول؟

لا أتوقع قدوم رموز صوفية من الخلف طالما أنّ الطرق الصوفية تورّث، والبركات تورّث، لكن هناك جيل جديد من المتصوفة في مصر بدأت تجمعه صفحات التواصل الاجتماعي، ولا يمكن إغفال أنّ الصوفية المصرية تجمع فئات ومستويات عمرية متنوعة، وبها شباب جامعي قد لا يتبع طرقاً بعينها، لكنه متصوف بالفطرة، منهم أطباء ومهندسون ومستشارون وصحفيون وضباط، وتشهد الحالة الصوفية المصرية أيضاً تزايد ظاهرة النساء المتصوفات، خاصة بين الشباب، ورغم اتجاه بعض الطرق الصوفية للعمل السياسي وتأسيس أحزاب ومشاركتها الانتخابات منذ ثورة ٢٥ يناير، وتأسيس الصفحات تواصل اجتماعي ومواقع إلكترونية، فإنّ ذلك لا يعني تحركها من مرحلة السكون التي تعيش فيها منذ عشرات السنين.